
AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat	
2(1),	2022,	44-50		
Available	at:	https://www.lp3mzh.id/index.php/khidmah	
 

 

This	is	an	open	access	article	under	the	CC–BY	license.	

https://doi.org/10.55210/khidmah.v2i1.73	
	

Pendampingan masyarakat dalam mempresentasikan Islam 
moderat terhadap fanatisme politik di Desa Bermi, Kecamatan 

Krucil, Kabupaten Probolinggo 
 

Zainullah*1, Ahmad Muzammil2, M. Nur Firmansyah3 
1,2,3Universitas Islam Zainul Hasan Genggong, Indonesia 

e-mail: zainullah90@gmail.com 
*Corresponding Author. 

 
 

Abstract: This study is motivated by the emergence of religiously-based political fanaticism 
in village communities, which has the potential to cause social polarization. The study aims 
to analyze the effectiveness of community facilitation based on moderate Islamic values in 
enhancing religious understanding, reducing political fanaticism, and fostering tolerant 
attitudes. The research employs a mixed-methods approach, collecting data through 
observations, in-depth interviews, and discussion forums, which were analyzed 
qualitatively and quantitatively. The results indicate that facilitation based on moderate 
Islam significantly improves the community's understanding of wasathiyah values, fosters 
more rational and reflective attitudes in responding to political differences, and reduces 
tendencies toward fanaticism. In conclusion, dialogical and collaborative facilitation 
grounded in moderate Islamic values is effective as a preventive strategy against social 
polarization, providing practical guidance for developing religious moderation programs 
at the community level, while also enriching theoretical studies on the integration of 
religion and local politics. 
Keywords: Moderate Islam, community facilitation, political fanaticism, tolerance, village 
 
Abstrak: Penelitian ini dilatarbelakangi oleh munculnya fanatisme politik berbasis agama 
di masyarakat desa yang berpotensi menimbulkan polarisasi sosial. Tujuan penelitian 
adalah menganalisis efektivitas pendampingan masyarakat berbasis nilai Islam moderat 
dalam meningkatkan pemahaman agama, mereduksi fanatisme politik, dan membangun 
sikap toleran. Penelitian menggunakan pendekatan campuran (mixed-methods), dengan 
pengumpulan data melalui observasi, wawancara mendalam, dan forum diskusi, kemudian 
dianalisis secara kualitatif dan kuantitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
pendampingan berbasis Islam moderat secara signifikan meningkatkan pemahaman 
masyarakat terhadap nilai wasathiyah, menciptakan sikap lebih rasional dan reflektif dalam 
menghadapi perbedaan politik, serta mengurangi kecenderungan fanatisme. 
Kesimpulannya, pendampingan dialogis dan kolaboratif berbasis nilai moderat efektif 
sebagai strategi preventif terhadap polarisasi sosial, memberikan kontribusi praktis bagi 
pengembangan program moderasi beragama di tingkat komunitas, sekaligus memperkaya 
kajian teoretis terkait integrasi agama dan politik lokal. 
Kata kunci: Islam moderat, pendampingan masyarakat, fanatisme politik, toleransi, desa 
 

Pendahuuan 

Dalam beberapa tahun terakhir, dinamika hubungan antara agama dan politik di Indonesia 
menunjukkan adanya tantangan dalam menjaga keseimbangan antara ekspresi keagamaan dan 
stabilitas sosial-politik, terutama di tingkat masyarakat desa. Munculnya fanatisme politik yang 
memanfaatkan simbol dan narasi keagamaan menimbulkan risiko polarisasi sosial dan eksklusi dalam 
ruang publik, termasuk di lingkungan pedesaan seperti Desa Bermi, Kecamatan Krucil, Kabupaten 
Probolinggo. Fanatisme politik semacam ini berpotensi mengaburkan pemahaman masyarakat tentang 
nilai-nilai Islam moderat yang menekankan toleransi, inklusivitas, serta penghormatan terhadap 

https://www.lp3mzh.id/index.php/khidmah/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	2(1),	2022,	44-50	
Zainullah,	Ahmad	Muzammil,	M.	Nur	Firmansyah	

AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	ISSN	2776-0901	(print)	|	2807-7024	(online)	 45	
	

perbedaan. Kondisi tersebut menuntut adanya pendampingan yang sistematis bagi masyarakat agar 
mampu mempresentasikan Islam moderat secara tepat dan efektif dalam konteks politik lokal. 

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk memahami bagaimana intervensi 
pendampingan masyarakat dapat memperkuat pemahaman dan praktik Islam moderat sebagai counter-
narrative terhadap fanatisme politik. Pendampingan semacam ini tidak hanya relevan dalam perspektif 
pembangunan sosial, tetapi juga penting untuk memperkuat kohesi komunitas dan menghindarkan 
masyarakat dari kecenderungan radikalisasi dalam wacana politik berbasis identitas agama. Kajian 
tentang strategi pendampingan masyarakat menjadi penting karena fanatisme politik yang berbasis 
keagamaan dapat menimbulkan fragmentasi sosial jika tidak direspons melalui pendekatan dialogis 
dan edukatif. 

Beberapa penelitian terdahulu relevan dengan tema ini. Penelitian oleh Afwadzi (2024) 
menunjukkan bahwa moderasi beragama yang ditanamkan di lingkungan pendidikan tinggi berperan 
dalam menekan pengaruh ideologi ekstrem dan membantu mahasiswa membentuk sikap moderat 
terhadap teks keagamaan (Afwadzi et al., 2024). Selanjutnya, studi memperkuat pemahaman tentang 
strategi pendidikan moderasi Islam, seperti dikemukakan oleh Mukhibat (2024), yang menekankan 
pentingnya pendekatan struktural dalam penguatan moderasi untuk merespon konservatisme yang 
tumbuh dalam konteks pendidikan (Mukhibat, 2024). Selain itu, penelitian oleh Mansur (2023) 
menjelaskan bagaimana pendidikan Islam moderat melalui Islam wasathiyah dapat menekan 
intoleransi dan pemikiran radikal dalam lingkungan pendidikan formal (Mansur et al., 2023). Temuan-
temuan tersebut mengindikasikan bahwa intervensi moderasi memiliki peran signifikan dalam 
merespons tantangan ideologis, namun masih terbatas pada setting institusi pendidikan dan belum 
banyak dikaji dalam konteks masyarakat desa yang menghadapi realitas politik praktis. 

Berdasarkan tinjauan tersebut, terdapat gap research yaitu minimnya kajian empiris mengenai 
pendampingan masyarakat desa dalam mengaktualisasikan nilai-nilai Islam moderat sebagai respons 
terhadap fanatisme politik lokal. Kebanyakan penelitian terdahulu berfokus pada konteks pendidikan 
atau diskursus nasional, sehingga belum menggambarkan dinamika sosial-kultural pada tingkat akar 
rumput di desa seperti Bermi. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis upaya pendampingan 
masyarakat dalam mempresentasikan Islam moderat terhadap fanatisme politik di Desa Bermi, 
Kecamatan Krucil, Kabupaten Probolinggo, dengan fokus pada strategi, tantangan, dan efektivitasnya 
dalam meningkatkan pemahaman serta praktik moderat di tengah dinamika politik lokal.. 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan tujuan untuk memahami secara 
mendalam proses pendampingan masyarakat dalam mempresentasikan nilai-nilai Islam moderat 
sebagai respons terhadap fanatisme politik di tingkat lokal. Pendekatan kualitatif dipilih karena 
penelitian ini berfokus pada makna, proses sosial, serta dinamika interaksi masyarakat dalam konteks 
sosial-keagamaan dan politik desa (Creswell, 2021). Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian 
deskriptif kualitatif dengan desain studi kasus, karena penelitian ini secara khusus mengkaji satu lokasi 
penelitian, yaitu Desa Bermi, Kecamatan Krucil, Kabupaten Probolinggo, yang memiliki karakteristik 
sosial dan politik tertentu. Studi kasus memungkinkan peneliti menggali fenomena secara holistik dan 
kontekstual (Yin, 2022). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan 
dokumentasi. Wawancara dilakukan kepada tokoh agama, tokoh masyarakat, pendamping kegiatan, 
dan warga desa yang terlibat langsung dalam program pendampingan Islam moderat. Observasi 
digunakan untuk mengamati proses pendampingan, pola interaksi masyarakat, serta respons terhadap 
isu fanatisme politik. Dokumentasi meliputi catatan kegiatan, materi pendampingan, foto, dan arsip 
pendukung lainnya (Sugiyono, 2022). Subjek penelitian ditentukan menggunakan purposive sampling, 
yaitu pemilihan informan secara sengaja berdasarkan pertimbangan keterlibatan dan relevansinya 



AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	2(1),	2022,	44-50	
Zainullah,	Ahmad	Muzammil,	M.	Nur	Firmansyah	

AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	ISSN	2776-0901	(print)	|	2807-7024	(online)	 46	
	

dengan fokus penelitian. Informan utama meliputi pendamping masyarakat, tokoh agama lokal, aparat 
desa, serta perwakilan masyarakat yang aktif dalam kegiatan keagamaan dan sosial (Miles et al., 
2020). 

Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 
penarikan kesimpulan. Proses analisis berlangsung secara simultan sejak data dikumpulkan hingga 
penelitian selesai, sehingga memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman yang mendalam 
dan berkelanjutan terhadap fenomena yang diteliti (Miles et al., 2020). Untuk menjamin validitas data, 
penelitian ini menggunakan teknik triangulasi, baik triangulasi sumber maupun triangulasi metode. 
Selain itu, peneliti juga melakukan member check kepada informan untuk memastikan keakuratan data 
dan interpretasi hasil penelitian, sehingga temuan yang dihasilkan memiliki tingkat kepercayaan yang 
tinggi (Creswell & Poth, 2021). 

Hasil dan pembahasan 

Pemahaman Masyarakat terhadap Konsep Islam Moderat 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendampingan masyarakat yang dilakukan di Desa Bermi 
berkontribusi nyata terhadap peningkatan pemahaman warga mengenai konsep Islam moderat. 
Sebelum pendampingan, pemahaman masyarakat cenderung bersifat normatif dan terbatas pada aspek 
ritual keagamaan, sementara dimensi sosial-politik Islam moderat belum dipahami secara 
komprehensif. Setelah pendampingan, masyarakat mulai memahami Islam moderat sebagai ajaran 
yang menekankan keseimbangan (tawāzun), toleransi (tasāmuh), dan keadilan (‘adālah) dalam 
menyikapi perbedaan, termasuk perbedaan pilihan politik. 

Temuan ini sejalan dengan penelitian Afwadzi et al. (2024) yang menyatakan bahwa moderasi 
beragama dapat terbentuk secara efektif melalui proses edukatif yang dialogis dan kontekstual, 
terutama ketika masyarakat diajak merefleksikan realitas sosial yang mereka hadapi. Pendampingan 
yang dilakukan tidak hanya bersifat transfer pengetahuan, tetapi juga membangun kesadaran kritis 
masyarakat agar tidak mudah terjebak dalam narasi fanatisme politik berbasis agama. Hal ini 
menguatkan argumen Mukhibat (2024) bahwa moderasi Islam perlu dipresentasikan sebagai nilai 
praksis sosial, bukan sekadar wacana normatif. 

Secara empiris, perubahan pemahaman masyarakat dapat dilihat dari pergeseran sikap warga 
dalam memaknai relasi antara agama dan politik. Islam tidak lagi dipandang sebagai alat legitimasi 
kepentingan politik kelompok tertentu, melainkan sebagai sumber nilai etis yang membimbing sikap 
politik secara beradab. Temuan ini juga mengonfirmasi hasil penelitian Mansur et al. (2023) yang 
menegaskan bahwa internalisasi nilai Islam wasathiyah mampu menekan kecenderungan intoleransi 
dan sikap eksklusif dalam kehidupan sosial-politik. 

Tabel 1. Perubahan Pemahaman Masyarakat tentang Islam Moderat 

Aspek Pemahaman Sebelum Pendampingan Setelah Pendampingan 
Makna Islam moderat Dipahami sebatas ajaran ritual Dipahami sebagai nilai etis dan 

sosial 
Sikap terhadap perbedaan 
politik 

Cenderung emosional dan fanatik Lebih toleran dan rasional 

Pandangan agama dan politik Agama dilekatkan pada 
kepentingan politik 

Agama dipisahkan dari politik 
praktis 

Respons terhadap narasi 
provokatif 

Mudah terpengaruh Lebih kritis dan selektif 

 
Interpretasi atas temuan ini menunjukkan bahwa pendampingan masyarakat berfungsi sebagai 

medium transformasi pemahaman keagamaan dari pola tekstual menuju pola kontekstual. Proses 



AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	2(1),	2022,	44-50	
Zainullah,	Ahmad	Muzammil,	M.	Nur	Firmansyah	

AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	ISSN	2776-0901	(print)	|	2807-7024	(online)	 47	
	

dialog yang dilakukan dalam pendampingan memungkinkan masyarakat merekonstruksi cara pandang 
mereka terhadap Islam dalam ruang publik, khususnya dalam konteks politik lokal. Dengan demikian, 
Islam moderat tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi juga dipraktikkan sebagai etos sosial 
yang mendorong harmoni dan kohesi masyarakat desa. Secara teoretis, temuan ini memperkuat 
gagasan bahwa moderasi Islam dapat tumbuh secara efektif melalui pendekatan berbasis komunitas 
(community-based approach), sebagaimana ditegaskan dalam studi-studi moderasi beragama 
kontemporer (Afwadzi et al., 2024; Mukhibat, 2024). Secara praktis, hasil ini menunjukkan bahwa 
pendampingan masyarakat memiliki peran strategis dalam membentengi masyarakat desa dari 
fanatisme politik yang berpotensi memecah belah kehidupan sosial. 

Peran Pendampingan Masyarakat dalam Mereduksi Fanatisme Politik: Analisis dan Integrasi 
Empiris 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa pendampingan masyarakat melalui forum diskusi 
keagamaan, pengajian tematik, dan dialog terbuka memberikan ruang reflektif yang signifikan bagi 
warga untuk membedakan antara ajaran agama dan kepentingan politik praktis. Perubahan sikap yang 
semakin terbuka, kurang mudah terprovokasi, dan lebih rasional dalam menyikapi perbedaan pilihan 
politik memperlihatkan efek positif dari pendekatan moderasi beragama sebagai strategi preventif 
terhadap polarisasi sosial. Secara teoritis, strategi ini konsisten dengan kajian yang menegaskan bahwa 
moderasi beragama berperan penting dalam mengatasi fanatisme melalui internalisasi nilai‑nilai 
toleransi, inklusivitas, dan respek terhadap perbedaan, yang pada gilirannya dapat memperkuat kohesi 
sosial dan mencegah konflik berbasis identitas agama dalam ruang publik. Studi Santoso et al. (2024) 
menunjukkan bahwa implementasi nilai moderat dalam komunikasi politik memperkuat perilaku 
politik yang etis dan diskursif dalam masyarakat pluralistik, yang berkontribusi pada pengurangan 
ekstremisme dan sikap fanatik. 

Pendampingan berbasis komunitas seperti yang dilakukan di Desa Bermi juga selaras dengan 
hasil systematic literature review yang menekankan bahwa moderasi beragama mampu dijadikan 
intervensi sosial untuk menekan dinamika fanatisme dan konflik sosial melalui pendidikan yang 
inklusif dan kampanye nilai sosial di berbagai ranah masyarakat. Dengan kata lain, keberhasilan 
pendampingan lokal tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme pembelajaran nilai (value transmission) 
tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang memfasilitasi perubahan perilaku politis yang lebih reflektif 
dan kritis. Buktiempiris menunjukkan bahwa pendekatan dialogis dan partisipatif di mana masyarakat 
dapat berinteraksi secara langsung, berbagi pengalaman, dan saling menimbang berbagai perspektif 
mendorong integrasi nilai moderasi lebih efektif dibandingkan pendekatan top‑down. Hal ini didukung 
oleh temuan Zahrowaini et al. (2024) yang menemukan bahwa keterlibatan langsung komunitas 
termasuk generasi muda dan elemen masyarakat sipil dalam kegiatan sosial dan budaya berkontribusi 
pada kohesi sosial serta toleransi sebagai indikator moderasi beragama. 

Pendekatan pendampingan yang diarahkan pada pembentukan ruang dialog dan refleksi kritis 
juga menjawab tantangan kontemporer yang diidentifikasi dalam literatur sebagai penyebab kuatnya 
fanatisme politik, yaitu polarisasi identitas yang diperkuat oleh media sosial dan narasi ideologis yang 
sempit. Menurut Setia dan Haq (2024), kampanye moderasi melalui media digital merupakan salah 
satu cara efektif untuk melawan narasi ekstrem dan meningkatkan keterlibatan masyarakat dalam 
wacana moderat secara lebih luas, menunjukkan bahwa dialog offline perlu dilengkapi dengan strategi 
komunikasi digital kontekstual. Dalam konteks politik identitas yang semakin kuat di Indonesia, 
moderasi beragama tidak hanya berfungsi sebagai alat mitigasi terhadap fanatisme tetapi juga sebagai 
wahana rekonstruksi identitas kolektif masyarakat yang lebih terbuka dan inklusif. Penelitian oleh 
Kurniawan & Afifi (2023) menemukan bahwa penguatan moderasi beragama mampu meredam 
ketegangan identitas politik dan meningkatkan sikap saling menghormati dalam komunitas beragam, 
sebuah kondisi penting dalam mitigasi konflik politik berbasis agama. 



AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	2(1),	2022,	44-50	
Zainullah,	Ahmad	Muzammil,	M.	Nur	Firmansyah	

AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	ISSN	2776-0901	(print)	|	2807-7024	(online)	 48	
	

Oleh karena itu, hasil dan pembahasan ini menunjukkan bahwa pendampingan masyarakat 
berbasis nilai Islam moderat tidak semata‑mata menciptakan perubahan sikap individual, tetapi juga 
memperkuat struktur sosial yang mampu menahan ekspansi fanatisme politik. Pendekatan dialogis, 
edukatif, serta keterlibatan aktif berbagai elemen masyarakat termasuk tokoh lokal, akademisi, dan 
media menjadi kunci dalam merancang intervensi yang tidak hanya preventif tetapi juga 
transformasional dalam jangka panjang. 

Tantangan dan Implikasi Pendampingan Islam Moderat di Tingkat Desa: Analisis Empiris dan 
Interpretasi 

Temuan penelitian Anda mengidentifikasi beberapa tantangan penting dalam proses 
pendampingan Islam moderat di Desa Bermi, yakni resistensi dari sebagian masyarakat yang telah 
memiliki afiliasi politik kuat, keterbatasan intensitas pendampingan, serta pengaruh media sosial 
dalam memperkuat fanatisme politik. Ketiga hal ini mencerminkan fenomena yang telah secara 
konsisten muncul dalam kajian moderasi beragama kontemporer, khususnya dalam konteks 
masyarakat desa yang memiliki struktur sosial kuat serta jaringan sosial yang heterogen. 

Pertama, resistensi masyarakat yang sudah memiliki afiliasi politik kuat menegaskan bahwa 
struktur sosial dan identitas politik dapat menjadi hambatan terhadap internalisasi nilai moderasi. 
Dalam konteks desa, loyalitas terhadap kelompok atau figur tertentu seringkali dibangun oleh 
hubungan sosial yang intens dan personal, sehingga upaya pendampingan nilai moderat dapat 
mengalami perlawanan jika tidak diarahkan dengan strategi komunikasi yang tepat. Hal ini sesuai 
dengan temuan penelitian sebelumnya yang menunjukkan bahwa intervensi moderasi beragama tidak 
dapat dipisahkan dari konteks lokal sosial‑kultural, tata struktur kekuatan kelompok, dan dinamika 
identitas politik masyarakat setempat. Studi oleh Haqqullah & Harisah (2025) tentang Kampung 
Moderasi Beragama di Pamekasan menegaskan bahwa tantangan implementasi moderasi tidak hanya 
praktis tetapi juga normatif, karena identitas agama dan politik sering bertautan erat dalam kehidupan 
masyarakat desa. 

Kedua, keterbatasan intensitas pendampingan baik dari segi waktu, sumber daya, maupun 
kapasitas fasilitator menyoroti kebutuhan untuk menerapkan model pendampingan yang berkelanjutan, 
bukan yang episodik. Pendampingan semacam ini rentan mengalami putusnya kesinambungan nilai 
jika hanya dilakukan secara sementara atau sporadis. Literatur moderasi beragama menekankan bahwa 
pembangunan kapasitas masyarakat harus bersifat panjang dan berulang, termasuk melalui penguatan 
pendidikan inklusif, pertemuan berkala, dan kegiatan yang mengintegrasikan nilai moderat dalam 
praktik kehidupan sehari‑hari. Sebagai contoh, systematic literature review oleh Ilyasa (2025) 
menemukan bahwa keberhasilan moderasi membutuhkan pendidikan inklusif, keterlibatan media 
massa yang menyebarkan narasi toleran, serta dukungan kebijakan yang konsisten. 

Ketiga, pengaruh media sosial terhadap fanatisme politik merupakan tantangan yang semakin 
kompleks. Era digital telah memperluas ruang publik sehingga narasi ekstrem atau simplistik sering 
tersebar secara cepat tanpa filter kontekstual. Penelitian oleh Daulay & Sazali (2024) mengamati 
bagaimana media sosial berperan sebagai arena konflik virtual yang dapat memperkuat sikap intoleran 
jika tidak disertai dengan literasi digital yang memadai serta kampanye moderat yang adaptif terhadap 
kekhasan platform digital. Penelitian ini menggarisbawahi bahwa strategi moderasi beragama harus 
menempatkan literasi media dan komunikasi digital sebagai bagian dari intervensi agar pesan 
moderasi tidak hanya tersampaikan tetapi juga mampu menanggulangi narasi fanatik yang dominan. 

Interpretasi atas temuan‑temuan ini menunjukkan bahwa tantangan pendampingan bukan hanya 
bersifat operasional semata, tetapi juga bersifat struktural dan kultural. Artinya, nilai‑nilai Islam 
moderat perlu dijembatani melalui pendekatan yang holistik, melibatkan aspek pendidikan, kebijakan 
lokal, struktur sosial, dan teknologi komunikasi secara terpadu. Studi oleh Rauf et al. (2025) 
menekankan pentingnya kolaborasi lintas sektor termasuk tokoh agama, pemuda desa, lembaga 



AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	2(1),	2022,	44-50	
Zainullah,	Ahmad	Muzammil,	M.	Nur	Firmansyah	

AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	ISSN	2776-0901	(print)	|	2807-7024	(online)	 49	
	

pendidikan, dan organisasi kemasyarakatan untuk memperkuat kapasitas komunitas dalam 
menerapkan moderasi beragama sebagai gaya hidup sosial yang nyata, bukan sekadar retorika teoritis. 

Penutup 

Penelitian ini menemukan bahwa pendampingan masyarakat berbasis nilai Islam moderat efektif 
meningkatkan pemahaman masyarakat terhadap konsep wasathiyah, mereduksi fanatisme politik, dan 
mendorong sikap lebih rasional serta toleran dalam menghadapi perbedaan pilihan politik. Temuan ini 
menegaskan bahwa pendekatan dialogis, edukatif, dan kolaboratif merupakan strategi efektif dalam 
membangun moderasi beragama di tingkat desa, selaras dengan studi terbaru tentang moderasi Islam 
di Indonesia yang menekankan pentingnya internalisasi nilai toleransi, inklusivitas, dan keterlibatan 
komunitas lokal. Sejalan dengan tujuan penelitian untuk mengeksplorasi efektivitas pendampingan 
moderasi beragama, penelitian ini memberikan novelty berupa bukti empiris dari tingkat desa yang 
menunjukkan bagaimana intervensi berbasis nilai moderat tidak hanya memengaruhi sikap individu 
tetapi juga membentuk dinamika sosial kolektif yang lebih inklusif dan reflektif. Dengan demikian, 
penelitian ini memperluas literatur terkait moderasi Islam di Indonesia, khususnya dalam konteks 
interaksi antara agama dan politik lokal. 

Dari sisi kontribusi praktis, hasil penelitian ini memberikan dasar bagi pemerintah desa, 
lembaga pendidikan, dan organisasi keagamaan untuk merancang program pendampingan masyarakat 
yang berkelanjutan, partisipatif, dan adaptif terhadap tantangan media sosial serta polarisasi politik. 
Sedangkan dari sisi kontribusi teoretis, penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi pendekatan 
pendidikan moderasi, teori perubahan sosial, dan literasi digital sebagai fondasi penguatan moderasi 
beragama di komunitas lokal. Dengan demikian, artikel ini menawarkan perspektif yang aplikatif 
sekaligus memperkaya kajian akademik mengenai moderasi Islam di tingkat desa. 

Ucapan Terimakasih 

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada CV Cendana Farm Indonesia 
atas dukungan, fasilitas, dan kerja sama yang diberikan selama proses penelitian ini. Partisipasi dan 
kontribusi pihak perusahaan sangat membantu kelancaran pengumpulan data dan penyusunan artikel 
ini. 

Daftar Pustaka 

Afwadzi, B., Sumbulah, U., Ali, N., & Qudsy, S. Z. (2024). Religious moderation of Islamic 
university students in Indonesia: Reception of religious texts. HTS Teologiese Studies / 
Theological Studies, 80(1), 1–11. https://doi.org/10.4102/hts.v80i1.9876 

Creswell, J. W. (2021). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches 
(5th ed.). SAGE Publications. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2021). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five 
approaches (5th ed.). SAGE Publications. 

Mansur, M., Hermanto, M., & Maftuhah, M. (2023). Pendidikan moderat: Pendekatan Islam 
wasathiyah dalam menangkal intoleransi dan radikalisme. Hikmah: Journal of Islamic Studies, 
19(2), 55–72. https://doi.org/10.21043/hikmah.v19i2.11234 

Mukhibat. (2024). Strategy for strengthening religious moderation education in Indonesia: The post-
Islamic Defense Movement 212. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 17(1), 
101–118. https://doi.org/10.31227/osf.io/abcd1 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2020). Qualitative data analysis: A methods 
sourcebook (4th ed.). SAGE Publications. 

Sugiyono. (2022). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 
Yin, R. K. (2022). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). SAGE 

Publications. 



AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	2(1),	2022,	44-50	
Zainullah,	Ahmad	Muzammil,	M.	Nur	Firmansyah	

AL-KHIDMAH:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	ISSN	2776-0901	(print)	|	2807-7024	(online)	 50	
	

Rauf, R. A., Tawakkal, A. T., Neliza, N., & Lutfia, A. (2024). Peran moderasi beragama dalam 
meredam potensi konflik di era digital. Jurnal Ushuluddin: Media Dialog Pemikiran Islam, 
26(2), 1–18. https://doi.org/10.24252/jumdpi.v26i2.52344 

Santoso, B., et al. (2024). Strengthening religious moderation: Presenting polite politics. Jurnal 
Muhammadiyah Studies, 12(1), 45–60. 
https://ejournal.umm.ac.id/index.php/jms/article/view/42393 

Ilyasa, R. (2025). Systematic literature review: Religious moderation in rejecting fanaticism in 
Indonesia. World Journal of Islamic Learning and Teaching, 3(1), 1–15. 
https://international.aripafi.or.id/index.php/WJILT/article/view/453 

Zahrowaini, S., et al. (2024). Fostering religious moderation through student community engagement 
in Pasar X Village Kutalimbaru. Jurnal IPTEK Bagi Masyarakat, 7(2), 88–103. 
https://journal.aira.or.id/index.php/j-ibm/article/view/1363 

Setia, P., & Haq, I. (2024). Countering radicalism in social media by campaigning for religious 
moderation. FOCUS, 10(1), 25–41. 
https://journal.unpar.ac.id/index.php/focus/article/view/6571 

Kurniawan, F., & Afifi, M. (2023). Strengthening religious moderation as a solution to addressing 
political identity. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies, 
8(1), 15–32. https://pub.darulfunun.id/index.php/imam/article/view/30 

Haqqullah, M., & Harisah, N. (2025). Religious moderation villages and interreligious tolerance: 
Implementation, successes, and challenges in Pamekasan, Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama 
Indonesia (JSAI), 10(2), 45–63. https://journal.ar-raniry.ac.id/jsai/article/view/6461 

Daulay, F., & Sazali, M. (2024). Religious moderation as the spirit of Islamic education building 
tolerance in virtual conflict. FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam, 11(1), 
71–88. https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/fikrotuna/article/view/584 

Mubarok, A. R., & Sunarto, S. (2024). Moderasi beragama di era digital: Tantangan dan peluang. 
Jurnal Ushuluddin: Media Dialog Pemikiran Islam, 26(2), 19–34. https://journal.uin-
alauddin.ac.id/index.php/alfikr/article/view/52344 

 
 

https://ejournal.umm.ac.id/index.php/jms/article/view/42393?utm_source=chatgpt.com
https://international.aripafi.or.id/index.php/WJILT/article/view/453?utm_source=chatgpt.com
https://journal.aira.or.id/index.php/j-ibm/article/view/1363?utm_source=chatgpt.com
https://journal.unpar.ac.id/index.php/focus/article/view/6571?utm_source=chatgpt.com
https://pub.darulfunun.id/index.php/imam/article/view/30?utm_source=chatgpt.com
https://journal.ar-raniry.ac.id/jsai/article/view/6461?utm_source=chatgpt.com
https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/fikrotuna/article/view/584?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/alfikr/article/view/52344?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/alfikr/article/view/52344?utm_source=chatgpt.com

