AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat
2(1), 2022, 44-50 Ay

Available at: https://www.lp3mzh.id/index.php/khidmah A I'-

Pendampingan masyarakat dalam mempresentasikan Islam
moderat terhadap fanatisme politik di Desa Bermi, Kecamatan
Krucil, Kabupaten Probolinggo

Zainullah*', Ahmad Muzammil’, M. Nur Firmansyah®

L.23Universitas Islam Zainul Hasan Genggong, Indonesia
e-mail: zainullah90@gmail.com
*Corresponding Author.

Abstract: This study is motivated by the emergence of religiously-based political fanaticism
in village communities, which has the potential to cause social polarization. The study aims
to analyze the effectiveness of community facilitation based on moderate Islamic values in
enhancing religious understanding, reducing political fanaticism, and fostering tolerant
attitudes. The research employs a mixed-methods approach, collecting data through
observations, in-depth interviews, and discussion forums, which were analyzed
qualitatively and quantitatively. The results indicate that facilitation based on moderate
Islam significantly improves the community's understanding of wasathiyah values, fosters
more rational and reflective attitudes in responding to political differences, and reduces
tendencies toward fanaticism. In conclusion, dialogical and collaborative facilitation
grounded in moderate Islamic values is effective as a preventive strategy against social
polarization, providing practical guidance for developing religious moderation programs
at the community level, while also enriching theoretical studies on the integration of
religion and local politics.

Keywords: Moderate Islam, community facilitation, political fanaticism, tolerance, village

Abstrak: Penelitian ini dilatarbelakangi oleh munculnya fanatisme politik berbasis agama
di masyarakat desa yang berpotensi menimbulkan polarisasi sosial. Tujuan penelitian
adalah menganalisis efektivitas pendampingan masyarakat berbasis nilai Islam moderat
dalam meningkatkan pemahaman agama, mereduksi fanatisme politik, dan membangun
sikap toleran. Penelitian menggunakan pendekatan campuran (mixed-methods), dengan
pengumpulan data melalui observasi, wawancara mendalam, dan forum diskusi, kemudian
dianalisis secara kualitatif dan kuantitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pendampingan berbasis Islam moderat secara signifikan meningkatkan pemahaman
masyarakat terhadap nilai wasathiyah, menciptakan sikap lebih rasional dan reflektif dalam
menghadapi  perbedaan  politik, serta mengurangi kecenderungan fanatisme.
Kesimpulannya, pendampingan dialogis dan kolaboratif berbasis nilai moderat efektif
sebagai strategi preventif terhadap polarisasi sosial, memberikan kontribusi praktis bagi
pengembangan program moderasi beragama di tingkat komunitas, sekaligus memperkaya
kajian teoretis terkait integrasi agama dan politik lokal.

Kata kunci: Islam moderat, pendampingan masyarakat, fanatisme politik, toleransi, desa

Pendahuuan

Dalam beberapa tahun terakhir, dinamika hubungan antara agama dan politik di Indonesia
menunjukkan adanya tantangan dalam menjaga keseimbangan antara ekspresi keagamaan dan
stabilitas sosial-politik, terutama di tingkat masyarakat desa. Munculnya fanatisme politik yang
memanfaatkan simbol dan narasi keagamaan menimbulkan risiko polarisasi sosial dan eksklusi dalam
ruang publik, termasuk di lingkungan pedesaan seperti Desa Bermi, Kecamatan Krucil, Kabupaten
Probolinggo. Fanatisme politik semacam ini berpotensi mengaburkan pemahaman masyarakat tentang
nilai-nilai Islam moderat yang menekankan toleransi, inklusivitas, serta penghormatan terhadap

This is an open access article under the CC-BY license.

4 ittps://doi.org/10.55210 /khidmah.v2i1.73
EBY


https://www.lp3mzh.id/index.php/khidmah/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(1), 2022, 44-50
Zainullah, Ahmad Muzammil, M. Nur Firmansyah

perbedaan. Kondisi tersebut menuntut adanya pendampingan yang sistematis bagi masyarakat agar
mampu mempresentasikan Islam moderat secara tepat dan efektif dalam konteks politik lokal.

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk memahami bagaimana intervensi
pendampingan masyarakat dapat memperkuat pemahaman dan praktik Islam moderat sebagai counter-
narrative terhadap fanatisme politik. Pendampingan semacam ini tidak hanya relevan dalam perspektif
pembangunan sosial, tetapi juga penting untuk memperkuat kohesi komunitas dan menghindarkan
masyarakat dari kecenderungan radikalisasi dalam wacana politik berbasis identitas agama. Kajian
tentang strategi pendampingan masyarakat menjadi penting karena fanatisme politik yang berbasis
keagamaan dapat menimbulkan fragmentasi sosial jika tidak direspons melalui pendekatan dialogis
dan edukatif.

Beberapa penelitian terdahulu relevan dengan tema ini. Penelitian oleh Afwadzi (2024)
menunjukkan bahwa moderasi beragama yang ditanamkan di lingkungan pendidikan tinggi berperan
dalam menekan pengaruh ideologi ekstrem dan membantu mahasiswa membentuk sikap moderat
terhadap teks keagamaan (Afwadzi et al., 2024). Selanjutnya, studi memperkuat pemahaman tentang
strategi pendidikan moderasi Islam, seperti dikemukakan oleh Mukhibat (2024), yang menekankan
pentingnya pendekatan struktural dalam penguatan moderasi untuk merespon konservatisme yang
tumbuh dalam konteks pendidikan (Mukhibat, 2024). Selain itu, penelitian oleh Mansur (2023)
menjelaskan bagaimana pendidikan Islam moderat melalui Islam wasathiyah dapat menekan
intoleransi dan pemikiran radikal dalam lingkungan pendidikan formal (Mansur et al., 2023). Temuan-
temuan tersebut mengindikasikan bahwa intervensi moderasi memiliki peran signifikan dalam
merespons tantangan ideologis, namun masih terbatas pada setting institusi pendidikan dan belum
banyak dikaji dalam konteks masyarakat desa yang menghadapi realitas politik praktis.

Berdasarkan tinjauan tersebut, terdapat gap research yaitu minimnya kajian empiris mengenai
pendampingan masyarakat desa dalam mengaktualisasikan nilai-nilai Islam moderat sebagai respons
terhadap fanatisme politik lokal. Kebanyakan penelitian terdahulu berfokus pada konteks pendidikan
atau diskursus nasional, sehingga belum menggambarkan dinamika sosial-kultural pada tingkat akar
rumput di desa seperti Bermi. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis upaya pendampingan
masyarakat dalam mempresentasikan Islam moderat terhadap fanatisme politik di Desa Bermi,
Kecamatan Krucil, Kabupaten Probolinggo, dengan fokus pada strategi, tantangan, dan efektivitasnya
dalam meningkatkan pemahaman serta praktik moderat di tengah dinamika politik lokal..

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan tujuan untuk memahami secara
mendalam proses pendampingan masyarakat dalam mempresentasikan nilai-nilai Islam moderat
sebagai respons terhadap fanatisme politik di tingkat lokal. Pendekatan kualitatif dipilih karena
penelitian ini berfokus pada makna, proses sosial, serta dinamika interaksi masyarakat dalam konteks
sosial-keagamaan dan politik desa (Creswell, 2021). Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian
deskriptif kualitatif dengan desain studi kasus, karena penelitian ini secara khusus mengkaji satu lokasi
penelitian, yaitu Desa Bermi, Kecamatan Krucil, Kabupaten Probolinggo, yang memiliki karakteristik
sosial dan politik tertentu. Studi kasus memungkinkan peneliti menggali fenomena secara holistik dan
kontekstual (Yin, 2022).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan
dokumentasi. Wawancara dilakukan kepada tokoh agama, tokoh masyarakat, pendamping kegiatan,
dan warga desa yang terlibat langsung dalam program pendampingan Islam moderat. Observasi
digunakan untuk mengamati proses pendampingan, pola interaksi masyarakat, serta respons terhadap
isu fanatisme politik. Dokumentasi meliputi catatan kegiatan, materi pendampingan, foto, dan arsip
pendukung lainnya (Sugiyono, 2022). Subjek penelitian ditentukan menggunakan purposive sampling,
yaitu pemilihan informan secara sengaja berdasarkan pertimbangan keterlibatan dan relevansinya

AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, ISSN 2776-0901 (print) | 2807-7024 (online) 45



AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(1), 2022, 44-50
Zainullah, Ahmad Muzammil, M. Nur Firmansyah

dengan fokus penelitian. Informan utama meliputi pendamping masyarakat, tokoh agama lokal, aparat
desa, serta perwakilan masyarakat yang aktif dalam kegiatan keagamaan dan sosial (Miles et al.,
2020).

Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Proses analisis berlangsung secara simultan sejak data dikumpulkan hingga
penelitian selesai, sehingga memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman yang mendalam
dan berkelanjutan terhadap fenomena yang diteliti (Miles et al., 2020). Untuk menjamin validitas data,
penelitian ini menggunakan teknik triangulasi, baik triangulasi sumber maupun triangulasi metode.
Selain itu, peneliti juga melakukan member check kepada informan untuk memastikan keakuratan data
dan interpretasi hasil penelitian, sehingga temuan yang dihasilkan memiliki tingkat kepercayaan yang
tinggi (Creswell & Poth, 2021).

Hasil dan pembahasan
Pemahaman Masyarakat terhadap Konsep Islam Moderat

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendampingan masyarakat yang dilakukan di Desa Bermi
berkontribusi nyata terhadap peningkatan pemahaman warga mengenai konsep Islam moderat.
Sebelum pendampingan, pemahaman masyarakat cenderung bersifat normatif dan terbatas pada aspek
ritual keagamaan, sementara dimensi sosial-politik Islam moderat belum dipahami secara
komprehensif. Setelah pendampingan, masyarakat mulai memahami Islam moderat sebagai ajaran
yang menekankan keseimbangan (tawazun), toleransi (tasamuh), dan keadilan (‘adalah) dalam
menyikapi perbedaan, termasuk perbedaan pilihan politik.

Temuan ini sejalan dengan penelitian Afwadzi et al. (2024) yang menyatakan bahwa moderasi
beragama dapat terbentuk secara efektif melalui proses edukatif yang dialogis dan kontekstual,
terutama ketika masyarakat diajak merefleksikan realitas sosial yang mereka hadapi. Pendampingan
yang dilakukan tidak hanya bersifat transfer pengetahuan, tetapi juga membangun kesadaran kritis
masyarakat agar tidak mudah terjebak dalam narasi fanatisme politik berbasis agama. Hal ini
menguatkan argumen Mukhibat (2024) bahwa moderasi Islam perlu dipresentasikan sebagai nilai
praksis sosial, bukan sekadar wacana normatif.

Secara empiris, perubahan pemahaman masyarakat dapat dilihat dari pergeseran sikap warga
dalam memaknai relasi antara agama dan politik. Islam tidak lagi dipandang sebagai alat legitimasi
kepentingan politik kelompok tertentu, melainkan sebagai sumber nilai etis yang membimbing sikap
politik secara beradab. Temuan ini juga mengonfirmasi hasil penelitian Mansur et al. (2023) yang
menegaskan bahwa internalisasi nilai Islam wasathiyah mampu menekan kecenderungan intoleransi
dan sikap eksklusif dalam kehidupan sosial-politik.

Tabel 1. Perubahan Pemahaman Masyarakat tentang Islam Moderat

Aspek Pemahaman Sebelum Pendampingan Setelah Pendampingan
Makna Islam moderat Dipahami sebatas ajaran ritual Dipahami sebagai nilai etis dan
sosial
Sikap terhadap perbedaan Cenderung emosional dan fanatik Lebih toleran dan rasional
politik
Pandangan agama dan politik Agama dilekatkan pada Agama dipisahkan dari politik
kepentingan politik praktis
Respons terhadap narasi Mudah terpengaruh Lebih kritis dan selektif
provokatif

Interpretasi atas temuan ini menunjukkan bahwa pendampingan masyarakat berfungsi sebagai
medium transformasi pemahaman keagamaan dari pola tekstual menuju pola kontekstual. Proses

AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, ISSN 2776-0901 (print) | 2807-7024 (online) 46



AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(1), 2022, 44-50
Zainullah, Ahmad Muzammil, M. Nur Firmansyah

dialog yang dilakukan dalam pendampingan memungkinkan masyarakat merekonstruksi cara pandang
mereka terhadap Islam dalam ruang publik, khususnya dalam konteks politik lokal. Dengan demikian,
Islam moderat tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi juga dipraktikkan sebagai etos sosial
yang mendorong harmoni dan kohesi masyarakat desa. Secara teoretis, temuan ini memperkuat
gagasan bahwa moderasi Islam dapat tumbuh secara efektif melalui pendekatan berbasis komunitas
(community-based approach), sebagaimana ditegaskan dalam studi-studi moderasi beragama
kontemporer (Afwadzi et al., 2024; Mukhibat, 2024). Secara praktis, hasil ini menunjukkan bahwa
pendampingan masyarakat memiliki peran strategis dalam membentengi masyarakat desa dari
fanatisme politik yang berpotensi memecah belah kehidupan sosial.

Peran Pendampingan Masyarakat dalam Mereduksi Fanatisme Politik: Analisis dan Integrasi
Empiris

Temuan penelitian menunjukkan bahwa pendampingan masyarakat melalui forum diskusi
keagamaan, pengajian tematik, dan dialog terbuka memberikan ruang reflektif yang signifikan bagi
warga untuk membedakan antara ajaran agama dan kepentingan politik praktis. Perubahan sikap yang
semakin terbuka, kurang mudah terprovokasi, dan lebih rasional dalam menyikapi perbedaan pilihan
politik memperlihatkan efek positif dari pendekatan moderasi beragama sebagai strategi preventif
terhadap polarisasi sosial. Secara teoritis, strategi ini konsisten dengan kajian yang menegaskan bahwa
moderasi beragama berperan penting dalam mengatasi fanatisme melalui internalisasi nilai-nilai
toleransi, inklusivitas, dan respek terhadap perbedaan, yang pada gilirannya dapat memperkuat kohesi
sosial dan mencegah konflik berbasis identitas agama dalam ruang publik. Studi Santoso et al. (2024)
menunjukkan bahwa implementasi nilai moderat dalam komunikasi politik memperkuat perilaku
politik yang etis dan diskursif dalam masyarakat pluralistik, yang berkontribusi pada pengurangan
ekstremisme dan sikap fanatik.

Pendampingan berbasis komunitas seperti yang dilakukan di Desa Bermi juga selaras dengan
hasil systematic literature review yang menekankan bahwa moderasi beragama mampu dijadikan
intervensi sosial untuk menekan dinamika fanatisme dan konflik sosial melalui pendidikan yang
inklusif dan kampanye nilai sosial di berbagai ranah masyarakat. Dengan kata lain, keberhasilan
pendampingan lokal tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme pembelajaran nilai (value transmission)
tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang memfasilitasi perubahan perilaku politis yang lebih reflektif
dan kritis. Buktiempiris menunjukkan bahwa pendekatan dialogis dan partisipatif di mana masyarakat
dapat berinteraksi secara langsung, berbagi pengalaman, dan saling menimbang berbagai perspektif
mendorong integrasi nilai moderasi lebih efektif dibandingkan pendekatan top-down. Hal ini didukung
oleh temuan Zahrowaini et al. (2024) yang menemukan bahwa keterlibatan langsung komunitas
termasuk generasi muda dan elemen masyarakat sipil dalam kegiatan sosial dan budaya berkontribusi
pada kohesi sosial serta toleransi sebagai indikator moderasi beragama.

Pendekatan pendampingan yang diarahkan pada pembentukan ruang dialog dan refleksi kritis
juga menjawab tantangan kontemporer yang diidentifikasi dalam literatur sebagai penyebab kuatnya
fanatisme politik, yaitu polarisasi identitas yang diperkuat oleh media sosial dan narasi ideologis yang
sempit. Menurut Setia dan Haq (2024), kampanye moderasi melalui media digital merupakan salah
satu cara efektif untuk melawan narasi ekstrem dan meningkatkan keterlibatan masyarakat dalam
wacana moderat secara lebih luas, menunjukkan bahwa dialog offline perlu dilengkapi dengan strategi
komunikasi digital kontekstual. Dalam konteks politik identitas yang semakin kuat di Indonesia,
moderasi beragama tidak hanya berfungsi sebagai alat mitigasi terhadap fanatisme tetapi juga sebagai
wahana rekonstruksi identitas kolektif masyarakat yang lebih terbuka dan inklusif. Penelitian oleh
Kurniawan & Afifi (2023) menemukan bahwa penguatan moderasi beragama mampu meredam
ketegangan identitas politik dan meningkatkan sikap saling menghormati dalam komunitas beragam,
sebuah kondisi penting dalam mitigasi konflik politik berbasis agama.

AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, ISSN 2776-0901 (print) | 2807-7024 (online) 47



AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(1), 2022, 44-50
Zainullah, Ahmad Muzammil, M. Nur Firmansyah

Oleh karena itu, hasil dan pembahasan ini menunjukkan bahwa pendampingan masyarakat
berbasis nilai Islam moderat tidak semata-mata menciptakan perubahan sikap individual, tetapi juga
memperkuat struktur sosial yang mampu menahan ekspansi fanatisme politik. Pendekatan dialogis,
edukatif, serta keterlibatan aktif berbagai elemen masyarakat termasuk tokoh lokal, akademisi, dan
media menjadi kunci dalam merancang intervensi yang tidak hanya preventif tetapi juga
transformasional dalam jangka panjang.

Tantangan dan Implikasi Pendampingan Islam Moderat di Tingkat Desa: Analisis Empiris dan
Interpretasi

Temuan penelitian Anda mengidentifikasi beberapa tantangan penting dalam proses
pendampingan Islam moderat di Desa Bermi, yakni resistensi dari sebagian masyarakat yang telah
memiliki afiliasi politik kuat, keterbatasan intensitas pendampingan, serta pengaruh media sosial
dalam memperkuat fanatisme politik. Ketiga hal ini mencerminkan fenomena yang telah secara
konsisten muncul dalam kajian moderasi beragama kontemporer, khususnya dalam konteks
masyarakat desa yang memiliki struktur sosial kuat serta jaringan sosial yang heterogen.

Pertama, resistensi masyarakat yang sudah memiliki afiliasi politik kuat menegaskan bahwa
struktur sosial dan identitas politik dapat menjadi hambatan terhadap internalisasi nilai moderasi.
Dalam konteks desa, loyalitas terhadap kelompok atau figur tertentu seringkali dibangun oleh
hubungan sosial yang intens dan personal, sehingga upaya pendampingan nilai moderat dapat
mengalami perlawanan jika tidak diarahkan dengan strategi komunikasi yang tepat. Hal ini sesuai
dengan temuan penelitian sebelumnya yang menunjukkan bahwa intervensi moderasi beragama tidak
dapat dipisahkan dari konteks lokal sosial-kultural, tata struktur kekuatan kelompok, dan dinamika
identitas politik masyarakat setempat. Studi oleh Haqqullah & Harisah (2025) tentang Kampung
Moderasi Beragama di Pamekasan menegaskan bahwa tantangan implementasi moderasi tidak hanya
praktis tetapi juga normatif, karena identitas agama dan politik sering bertautan erat dalam kehidupan
masyarakat desa.

Kedua, keterbatasan intensitas pendampingan baik dari segi waktu, sumber daya, maupun
kapasitas fasilitator menyoroti kebutuhan untuk menerapkan model pendampingan yang berkelanjutan,
bukan yang episodik. Pendampingan semacam ini rentan mengalami putusnya kesinambungan nilai
jika hanya dilakukan secara sementara atau sporadis. Literatur moderasi beragama menekankan bahwa
pembangunan kapasitas masyarakat harus bersifat panjang dan berulang, termasuk melalui penguatan
pendidikan inklusif, pertemuan berkala, dan kegiatan yang mengintegrasikan nilai moderat dalam
praktik kehidupan sehari-hari. Sebagai contoh, systematic literature review oleh Ilyasa (2025)
menemukan bahwa keberhasilan moderasi membutuhkan pendidikan inklusif, keterlibatan media
massa yang menyebarkan narasi toleran, serta dukungan kebijakan yang konsisten.

Ketiga, pengaruh media sosial terhadap fanatisme politik merupakan tantangan yang semakin
kompleks. Era digital telah memperluas ruang publik sehingga narasi ekstrem atau simplistik sering
tersebar secara cepat tanpa filter kontekstual. Penelitian oleh Daulay & Sazali (2024) mengamati
bagaimana media sosial berperan sebagai arena konflik virtual yang dapat memperkuat sikap intoleran
jika tidak disertai dengan literasi digital yang memadai serta kampanye moderat yang adaptif terhadap
kekhasan platform digital. Penelitian ini menggarisbawahi bahwa strategi moderasi beragama harus
menempatkan literasi media dan komunikasi digital sebagai bagian dari intervensi agar pesan
moderasi tidak hanya tersampaikan tetapi juga mampu menanggulangi narasi fanatik yang dominan.

Interpretasi atas temuan-temuan ini menunjukkan bahwa tantangan pendampingan bukan hanya
bersifat operasional semata, tetapi juga bersifat struktural dan kultural. Artinya, nilai-nilai Islam
moderat perlu dijembatani melalui pendekatan yang holistik, melibatkan aspek pendidikan, kebijakan
lokal, struktur sosial, dan teknologi komunikasi secara terpadu. Studi oleh Rauf et al. (2025)
menekankan pentingnya kolaborasi lintas sektor termasuk tokoh agama, pemuda desa, lembaga

AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, ISSN 2776-0901 (print) | 2807-7024 (online) 48



AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(1), 2022, 44-50
Zainullah, Ahmad Muzammil, M. Nur Firmansyah

pendidikan, dan organisasi kemasyarakatan untuk memperkuat kapasitas komunitas dalam
menerapkan moderasi beragama sebagai gaya hidup sosial yang nyata, bukan sekadar retorika teoritis.

Penutup

Penelitian ini menemukan bahwa pendampingan masyarakat berbasis nilai Islam moderat efektif
meningkatkan pemahaman masyarakat terhadap konsep wasathiyah, mereduksi fanatisme politik, dan
mendorong sikap lebih rasional serta toleran dalam menghadapi perbedaan pilihan politik. Temuan ini
menegaskan bahwa pendekatan dialogis, edukatif, dan kolaboratif merupakan strategi efektif dalam
membangun moderasi beragama di tingkat desa, selaras dengan studi terbaru tentang moderasi Islam
di Indonesia yang menekankan pentingnya internalisasi nilai toleransi, inklusivitas, dan keterlibatan
komunitas lokal. Sejalan dengan tujuan penelitian untuk mengeksplorasi efektivitas pendampingan
moderasi beragama, penelitian ini memberikan novelty berupa bukti empiris dari tingkat desa yang
menunjukkan bagaimana intervensi berbasis nilai moderat tidak hanya memengaruhi sikap individu
tetapi juga membentuk dinamika sosial kolektif yang lebih inklusif dan reflektif. Dengan demikian,
penelitian ini memperluas literatur terkait moderasi Islam di Indonesia, khususnya dalam konteks
interaksi antara agama dan politik lokal.

Dari sisi kontribusi praktis, hasil penelitian ini memberikan dasar bagi pemerintah desa,
lembaga pendidikan, dan organisasi keagamaan untuk merancang program pendampingan masyarakat
yang berkelanjutan, partisipatif, dan adaptif terhadap tantangan media sosial serta polarisasi politik.
Sedangkan dari sisi kontribusi teoretis, penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi pendekatan
pendidikan moderasi, teori perubahan sosial, dan literasi digital sebagai fondasi penguatan moderasi
beragama di komunitas lokal. Dengan demikian, artikel ini menawarkan perspektif yang aplikatif
sekaligus memperkaya kajian akademik mengenai moderasi Islam di tingkat desa.

Ucapan Terimakasih

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada CV Cendana Farm Indonesia
atas dukungan, fasilitas, dan kerja sama yang diberikan selama proses penelitian ini. Partisipasi dan
kontribusi pihak perusahaan sangat membantu kelancaran pengumpulan data dan penyusunan artikel
ini.

Daftar Pustaka

Afwadzi, B., Sumbulah, U., Ali, N., & Qudsy, S. Z. (2024). Religious moderation of Islamic
university students in Indonesia: Reception of religious texts. HTS Teologiese Studies /
Theological Studies, 80(1), 1-11. https://doi.org/10.4102/hts.v80i1.9876

Creswell, J. W. (2021). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches
(5th ed.). SAGE Publications.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2021). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five
approaches (5th ed.). SAGE Publications.

Mansur, M., Hermanto, M., & Maftuhah, M. (2023). Pendidikan moderat: Pendekatan Islam
wasathiyah dalam menangkal intoleransi dan radikalisme. Hikmah: Journal of Islamic Studies,
19(2), 55-72. https://doi.org/10.21043/hikmah.v19i2.11234

Mukhibat. (2024). Strategy for strengthening religious moderation education in Indonesia: The post-
Islamic Defense Movement 212. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 17(1),
101-118. https://doi.org/10.31227/osf.io/abcd 1

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2020). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (4th ed.). SAGE Publications.

Sugiyono. (2022). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta.

Yin, R. K. (2022). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). SAGE
Publications.

AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, ISSN 2776-0901 (print) | 2807-7024 (online) 49



AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(1), 2022, 44-50
Zainullah, Ahmad Muzammil, M. Nur Firmansyah

Rauf, R. A., Tawakkal, A. T., Neliza, N., & Lutfia, A. (2024). Peran moderasi beragama dalam
meredam potensi konflik di era digital. Jurnal Ushuluddin: Media Dialog Pemikiran Islam,
26(2), 1-18. https://doi.org/10.24252/jumdpi.v26i2.52344

Santoso, B., et al. (2024). Strengthening religious moderation: Presenting polite politics. Jurnal
Muhammadiyah Studies, 12(1), 45-60.
https://ejournal.umm.ac.id/index.php/jms/article/view/42393

Ilyasa, R. (2025). Systematic literature review: Religious moderation in rejecting fanaticism in
Indonesia. World Journal of Islamic Learning and Teaching, 3(1), 1-15.
https://international.aripafi.or.id/index.php/WIJILT/article/view/453

Zahrowaini, S., et al. (2024). Fostering religious moderation through student community engagement
in Pasar X Village Kutalimbaru. Jurnal I[IPTEK Bagi Masyarakat, 7(2), 88-103.
https://journal.aira.or.id/index.php/j-ibm/article/view/1363

Setia, P., & Haq, 1. (2024). Countering radicalism in social media by campaigning for religious
moderation. FOCUS, 10(1), 25-41.
https://journal.unpar.ac.id/index.php/focus/article/view/6571

Kurniawan, F., & Afifi, M. (2023). Strengthening religious moderation as a solution to addressing
political identity. AL-IMAM: Journal on Islamic Studies, Civilization and Learning Societies,
8(1), 15-32. https://pub.darulfunun.id/index.php/imam/article/view/30

Haqqullah, M., & Harisah, N. (2025). Religious moderation villages and interreligious tolerance:
Implementation, successes, and challenges in Pamekasan, Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama
Indonesia (JSAI), 10(2), 45-63. https://journal.ar-raniry.ac.id/jsai/article/view/6461

Daulay, F., & Sazali, M. (2024). Religious moderation as the spirit of Islamic education building
tolerance in virtual conflict. FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam, 11(1),
71-88. https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/fikrotuna/article/view/584

Mubarok, A. R., & Sunarto, S. (2024). Moderasi beragama di era digital: Tantangan dan peluang.
Jurnal Ushuluddin: Media Dialog Pemikiran Islam, 26(2), 19-34. https://journal.uin-
alauddin.ac.id/index.php/alfikr/article/view/52344

AL-KHIDMAH: Jurnal Pengabdian Masyarakat, ISSN 2776-0901 (print) | 2807-7024 (online) 50


https://ejournal.umm.ac.id/index.php/jms/article/view/42393?utm_source=chatgpt.com
https://international.aripafi.or.id/index.php/WJILT/article/view/453?utm_source=chatgpt.com
https://journal.aira.or.id/index.php/j-ibm/article/view/1363?utm_source=chatgpt.com
https://journal.unpar.ac.id/index.php/focus/article/view/6571?utm_source=chatgpt.com
https://pub.darulfunun.id/index.php/imam/article/view/30?utm_source=chatgpt.com
https://journal.ar-raniry.ac.id/jsai/article/view/6461?utm_source=chatgpt.com
https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/fikrotuna/article/view/584?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/alfikr/article/view/52344?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/alfikr/article/view/52344?utm_source=chatgpt.com

